
ÁLBUM       DE 

PLANTAS 

    MEDICINA-

LES
las plantas 
nos curan

inchashipaye

abintayetajaeri

inc
has

hip
aye

 ab
int

aye
taj

aer
i



-

ÁLBUM       DE 

PLANTAS 

    MEDICINA-

LES
las plantas 
nos curan

inchashipaye

abintayetajaeri

inc
has

hip
aye

 ab
int

aye
taj

aer
i



Ttítulo: Inchashipaye abintayetajaeri
(Álbum de plantas medicinales: las plantas nos curan)

© De esta edición: xxxxxxxxxxxxxxxx

ISBN xxxxxxxxxxxxxx

Edición general a cargo de Ana Cecilia Carrasco

Textos: Harry Chávez / Amelia Samaniego/Marino Samaniego / 
Ana Cecilia Carrasco

El álbum de plantas ha sido redactado con testimonios y cono-
cimientos procedentes de: Zoila Samaniego/Ana María Caleb/
Victoria Samaniego/Alfredo Martínez/Eusebio Samaniego/
Alexandra Samaniego/Magdalena Samaniego/Maik Sankash/

Agradecemos a la Municipalidad provincial de Chanchamayo/ 
Colectivo Cultural Kimiri Bonito/Canal Museal/Repositorio 
de Dibujo/Marlly Rojas Ríos/Eusebio Samaniego/Frank 
Samaniego (jefe de la comunidad nativa San Miguel)/Zolia 
Samaniego/ Fiorella Núñez/ Nicolás Oquendo/Luis Carrasco/
Reneé Quintana/Qarla Quispe/Silvia Rodríguez/Cristina 
Benito/Enrique Barreto/ Verónica Abanto.

Corrección de Estilo: María Cristina Yépez Arroyo
Diseño y Diagramación: Augusto Chávez de Bedoya
Ilustración de portada:  Alexandra Samaniego
Fotografías: Marlly Rojas

Hecho en el depósito legal en la Biblioteca Nacional del Perú Nº 
xxxxxxxxxxxxxxxxxxx
Tiraje: 500 ejemplares
Primera edición: diciembre 2021
Impreso en: Gráfica Fénix srl
Dirección: Direccion Av. Prolongacion arica 1827 - Lima
Lima, Perú

Diseño y coordinación del proyecto “Gráfica para el rescate de 
sabiduría medicinal asháninka”: Ana Cecilia Carrasco



BLOQUE I:

PRESENTACIÓN DEL PROYECTO
GRÁFICA PARA EL RESCATE DE  LA SABIDURÍA MEDICINAL ASHÁNINKA
LA SIMBOLOGÍA EN EL DISEÑO ASHÁNINKA
PROCESOS
SAN MIGUEL CENTRO MARANKIARI
LOS MIEMBROS DE LA COMUNIDAD
LOS AUTORES DEL ÁLBUM

BLOQUE II:

ALBUM DE PLANTAS MEDICINALES

EL BOSQUE, LA FAMILIA Y LA SALUD
CAPÍTULO 1: La sabiduría del bosque
CAPÍTULO 2: El cuidado de la familia
CAPÍTULO 3: Jóvenes que cultivan saberes

AGRADECIMIENTOS Y CONSIDERACIONES FINALES
CANCIONES

9
12
18
20
26
28
30

36

38
40
60
76

98
100

ín
di
ce



    7    6



 1. Los cuatro talleres se desarrollaron de forma sincrónica. Los profesores dictaron las clases desde sus casas o talleres, y la comunidad las recibió 
en un salón comunal, con la ayuda de un proyector, parlantes y micrófonos. Dos mediadoras en campo se encargaron de facilitar la comunica-
ción y recepción de los contenidos.

Inchashipaye abintayetajaeri

Álbum de plantas medicinales: las plantas nos curan

PRESENTA-
CIÓN     DEL 
PROYECTO

BLOQUE I:

Este proyecto se desarrolló en 
instalaciones de la Comunidad 
San Miguel Centro Marankiari. 
La primera fase consistió en el 
desarrollo de cuatro talleres1. 
Posteriormente surgieron 
propuestas planteadas por la 
misma comunidad, como el 
estampado de vestimentas 
tradicionales. En este libro se 
muestran los resultados gráficos 
de esos procesos.



    11

 La comunidad de 
artistas gráficos y la 
comunidad asháninka 
han desarrollado —a 
través del medio digital— 
dinámicas dialógicas 
y de intercambio de 
técnicas y conocimiento 
importantes, las cuales 
derivaron en proyectos 
creados por la misma 
comunidad.



GRÁFICA PARA 
EL RESCATE DE  
LA SABIDURÍA 
MEDICINAL 
ASHÁNINKA

    13    12

Pueblo guerrero y noble, el asháninka 
registra en su historia milenaria ges-
tas épicas como la rebelión de Juan 
Santos Atahualpa durante la colonia 
o la resistencia heroica frente a los 
grupos terroristas durante los ochen-
ta, por mencionar las más conoci-
das. Con esta breve remembranza 
expresaba un pequeño reconoci-
miento, durante mi presentación en 
la ceremonia inaugural de los talle-
res, a una nación que ha aportado 
capítulos indispensables a la cultura 
e historia de nuestro país. 

En febrero del presente año, por 
medio de una reunión mitad vir-
tual y mitad presencial dimos inicio 
oficialmente —mediante esta cere-
monia— al proyecto  “Gráfica para 

el rescate de sabiduría ancestral 
asháninka”. Este proyecto ganador 
de los Estímulos Económicos para 
la Cultura 2020, bajo la dirección 
de Ana Cecilia Carrasco, propició 
el encuentro entre un grupo de 
artistas y la comunidad San Miguel 
Centro Mariankiari. El proyecto tuvo 
como finalidad compartir técnicas y 
visiones artísticas, así como desarro-
llar en conjunto el contenido gráfico 
y temático de una publicación que 
comunique y guarde en sus páginas 
las expresiones del conocimiento as-
háninka sobre procesos de curación 
y plantas medicinales.

Durante las siguientes semanas 
Alinder Espada, Lucho Torres, Juan 
Carlos Yáñez y Harry Chávez (quien 
escribe), con la indispensable asis-
tencia de Marlly Rojas y Ana Cecilia, 
ofrecimos diversos tipos de talleres 
para compartir herramientas creati-
vas y técnicas artísticas variadas con 
la comunidad San Miguel. Niños, 
niñas, jóvenes, mujeres y hombres 
de origen asháninka participaron 
con entusiasmo y alegría en estos 
espacios de convivencia y ejercicio 
artístico junto a nosotros. Con mu-
cha naturalidad, notable habilidad y 
mucha sonrisa desarrollaron colla-
ges, dibujos, grabados y tipografías 
en base a las dinámicas propuestas. 
El resultado de los talleres da cuenta 
de un espíritu libre, expresivo, de-
seoso de aprender y experimentar, 
fraterno y acogedor, con una destre-
za innata en los y las participantes 
al momento de crear. Era especial-

(Arriba). Los y las participantes muestran con 
orgullo los resultados del taller de “Gráfica po-
pular”, dictado por Carga Máxima. La pintura de 
vocablos asháninkas sobre soportes oscuros fue 
la última parte de un minucioso proceso.
(Izquierda). Fotografía de la segunda sesión con 
Carga Máxima. Mientras se realiza una video-lla-
mada por meet, Ana Carrasco gira la cámara 
que permite a los talleristas ver a cada uno de 
los y las participantes, con el fin de desarrollar un 
diálogo cercano y fluido.



    15    14

 El resultado de los 
talleres da cuenta de un 
espíritu libre, expresivo, 
deseoso de aprender y 
experimentar, fraterno 
y acogedor, con una 
destreza innata en todos 
los participantes al 
momento de crear.

Zolia Samaniego representante de la comunidad 
San Miguel ante el proyecto al lado de Marlly Rojas 

mediadora en campo.

LOS TALLERISTAS: 	1/ Colectivo Carga 
Máxima (Alinder Espada y Azucena Ca-
bezas) con el taller de “Gráfica popular”; 
2/ Harry Chávez, con el taller de “Collage 
y representación de animales míticos”, 
3/ Luis Torres, con el taller de “Xilografía 
y letras capitales” y 4/ Juan Carlos Yáñez, 
en el taller de “Ilustración con acuarelas” 
.

mente gratificante ver la presenta-
ción de sus obras luego de la jorna-
da y sentir su orgullo y satisfacción 
por lo creado. 

El arte crea puentes entre las cul-
turas y entre los corazones. Genera 
identidad y la fortalece. Por las venas 
del pueblo asháninka, además de 
nobleza y fuerza para defender su 
soberanía, corre como un torrente 
una gran sensibilidad artística. Los 
fabulosos diseños de sus telas, sus 
tradiciones, así como artistas de la 
talla de Enrique Casanto son prueba 
de ello. La oportunidad de compar-
tir a través del arte y crear vínculos 
entre grupos humanos que pertene-
cemos a un mismo país —y que sin 
embargo crecemos con costumbres 
y geografías tan distantes como 
diferentes— es en extremo prove-
chosa y necesaria. Espero que sean 
estos talleres, y la bonita experiencia 
creativa que promueve este proyec-
to, insumos para el fortalecimiento 
de su cultura, los canales de encuen-
tro con los diversos grupos humanos 
que compartimos esta vasta geogra-
fía y la posibilidad de un necesario 
reconocimiento a un pueblo que 
forja nuestro carácter como nación, 
personifica nuestras raíces y nos co-
necta con la sabiduría sin tiempo de 
la naturaleza.

Harry Chávez
A r t i s t a   p l á s t i c o   e n c a r g a d o 

d e  l o s  t a l l e r e s  d e  c o l l a g e

1 /

3 / 4 /

2 /



    17    16

Normalmente nuestra 
forma de conservar 
los conocimientos ha 
sido oral. Estos talleres nos 
han permitido recuperar mu-
chos de nuestros conocimien-
tos y valorarlos para poderlos 
mostrar a las siguientes ge-
neraciones. También nos han 
permitido desarrollar nuestro 
arte y nuestra imaginación 
que siempre han existido acá 
en la comunidad y que ahora 
estamos recuperando”.

Zoila Samaniego



    19    18

LA SIMBOLOGÍA 
EN EL DISEÑO 
ASHÁNINKA

EL BOSQUE, 
LA FAMILIA 
Y LA SALUD
LA SIMBOLOGÍA EN EL 
DISEÑO ASHÁNINKA Antes se tejía en telar y en el sentido 

de la urdimbre se hacían los diseños. 
Por eso los de los varones salían verti-
cales y los de las mujeres horizontales. 
Ahora ya no se usa telar. Usamos tocu-
yo, lo teñimos y pintamos a mano.

Por Amelia Samaniego

La cushma 
femenina 
La cushma femenina se carac-
teriza porque sus estampados 
están organizados en sentido 
horizontal. La cushma que se ve 
en la imagen está especialmente 
dedicada a la planta del nudo-nu-
do. Además de plantas, varios 
símbolos presentes en los diseños 
faciales han sido representados.

La estrella
Representa el resplan-
dor. Es un símbolo muy 
utilizado por las mujeres 
sobre sus mejillas cuando 
hay ocasión de fiesta. Los 
astros y las estrellas nos 
avisan de los cambios de 
estación. Por ejemplo, en 
verano es tiempo de pes-
ca. Agosto es una buena 
temporada de siembra. 
Se puede sembrar en 
diferentes momentos del 
año pero no va a ser igual 
de productivo. La luna nos 
indica la época propicia 
para construir casas firmes 
con buena madera, que 
no se apolillen al poco 
tiempo. Los buenos palos 
se obtienen en luna llena.

Los cerros
Representan a la madre, 
a la tierra donde nace el 
agua. El cerro es también 
una red de comunicación. 
Los caminos de los cerros 
nos conectan a una comu-
nidad con otra.

En este diseño se han reuni-
do algunos símbolos, espe-
cialmente el de la estrella y 
escenas de la comunidad.

La corona 
La corona es un símbolo de lide-
razgo. Se adorna con plumas de 
aves que simbolizan al guerrero.

Las ondas 
En los diseños repre-
sentan las riquezas 
naturales, el agua, y las 
estrellas.

En el diseño masculino 
este símbolo representa la 
sabiduría. Quien porta este 
símbolo en su cushma 
da a entender que es un 
maestro o sabio.

El tigre Es el animal más 
poderoso que existe. Como 
símbolo está presente en la 
tradición oral. Representa al 
sabio de la comunidad, quien 
se puede convertir en tigre 
fumando tabaco y así protege a 
la comunidad de otros anima-
les salvajes. También el tigre es 
protector de la tierra y castiga a 
quienes la tratan mal.

Cushma 
masculina
Los diseños se es-
tampan en sentido 
vertical. Esta cushma 
está dedicada a la 
guayaba como fruto y 
al símbolo del maestro 
o sabio.

Los símbolos en la tradición asháninka 
están relacionados a la tierra, a la mon-
taña como madre y dadora de vida, a 
las estrellas, al cosmos. Eso quiere decir 
que los símbolos tienen relación con el 
espacio en el que vivimos.



    21    20

PROCESOS

Durante los distintos talleres los 
y las participantes mostraron, 
con cariño y determinación, su 
compromiso de adquirir no solo 
los insumos técnicos, sino creativos 
de los recursos proporcionados por 
cada docente.



    23    22

Durante el desarrollo de los talleres los y las 
participantes convinieron en plasmar los 
diseños resultantes en vestimentas de uso 
diario llamadas cushmas, para ello utili-
zaron las matrices obtenidas durante los 
talleres de xilografía.



    25    24

La mano a veces no 
está acostumbrada, 
pero hay que 
practicar bastante. 
Hemos insistido y 
aunque nos ha costado 
mucho, ahora ya 
sabemos y seguiremos 
aprendiendo”

Victoria Arroyo



    27    26

SAN MIGUEL CENTRO 
MARANKIARI 

Marankiari significa “tierra de Ma-
ranki” o “tierra de culebras”. Como 
nombre y extensión territorial ya 
existía antes de que nos reconocie-
ran como comunidad. El territorio 
donde actualmente estamos, San 
Miguel, antes era conocido como 
“Ojé tumbé”: “zona quejido de 
árbol”. Se decía que sonaba como 
lamento o grito. 

Antiguamente las familias de las 
comunidades nativas se traslada-
ban de un lugar a otro. La tierra se 
cultivaba por un tiempo y luego 
se la dejaba descansar. Un tiempo 
podíamos estar en Marankiari bajo, 
otro en Gran Playa, otro en Maran-
kiari alto, y así sucesivamente. Todos 

éramos habitantes de Marankiari, 
desde Bajo Marankiari hasta Río 
Negro. Todavía tenemos familiares 
por todas esas zonas.

Hacia 1958 mi padre se estableció 
junto a otras cinco familias con los 
fundadores: Miguel Samaniego, 
Jorge Amaro, Luis Quinchori, André 
Martin, Antonio López. La población 
actual es descendiente de ellos y 
sus esposas. Mi padre declaró como 
“Hacienda San Miguel” un terreno 
de 158 hectáreas, pero cuando él 
murió, la tierra no quedó como 
herencia de ninguno de sus hijos. 
Fueron muchos años de intentar 
recuperar el territorio pero no fue 
nada fácil, hasta que hacia los años 

setenta Juan Velasco Alvarado nos 
dio protección con la Ley de las Co-
munidades Nativas. Posteriormente, 
en 1978, San Miguel se reconoció 
como comunidad con apoyo del 
Proyecto Pichis Palcazu. Así es 
como se formaron las comunida-
des indígenas y con las titulaciones 
fuimos formando aldeas.

Nuestros ancestros solían tocar el 
carrizo y el tambor. Ese arte debe 
seguirse transmitiendo, así como 
nuestros conocimientos. Siempre 
la música y las festividades han 
sido el modo de transmitir nuestras 
costumbres. Por eso desde aquí 
seguimos practicando para que las 
futuras generaciones no se olviden 

de su cultura y para que quieran 
su territorio y lo sigan protegiendo, 
porque son muchas las amenazas 
que atentan contra la vida no solo 
de las personas, sino también de 
los animales y de la naturaleza en 
general, como la contaminación del 
río y la disminución de los peces, 
o la destrucción de los árboles y la 
desaparición de animales y aves. A 
falta de animales nos dedicamos 
a subsistir de la agricultura. Y así 
queremos también seguir cultivan-
do nuestras costumbres y tradicio-
nes, especialmente porque todavía 
hay quienes las valoran y por ellos 
seguimos practicando. 

Marino Samaniego

Comunidad Asháninka

Ensayos de texturas  
en técnica de 
xilografía en el 
taller de Luis Torres.



    29    28

LOS MIEMBROS 
DE LA COMUNIDAD

La Comunidad Nativa San Miguel 
Centro Marankiari se ubica en el valle 
del Perené, provincia de Chancha-
mayo, región Junín. Se ubica en el 
sector Centro Marankiari que desde 

los años setenta fue gestionado y for-
malizado por familias que hasta aho-
ra permanecen en la zona, entre ellos 
la familia Samaniego que es una de 
las más extendidas en la zona.

Grupo Sontkiri en la clausura 
de los talleres “Gráfica para 
el rescate de sabiduría me-
dicinal asháninka”

Frank Ditter Samaniego en 
ceremonia de clausura reci-
biendo herramientas propor-
cionadas por el proyecto para 
la comunidad

El grupo musical Sontkiri está con-
formado principalmente por des-
cendientes de los fundadores. Esta 
asociación cultural se hizo presente 
en las actividades de apertura y 
cierre de los talleres “Gráfica para el 
rescate de la sabiduría medicinal 
asháninka”.

Frank Samaniego es el actual Jefe 
de la Comunidad San Miguel Cen-
tro Marankiari. Su predisposición 
para organizar a las familias en San 
Miguel en función de un buen de-
sarrollo de los talleres ha sido vital 
para el éxito de los resultados. 



    31    30

LOS AUTORES 
DEL ÁLBUM
Los y las participantes del proyecto 
“Gráfica para el rescate de sabiduría 
medicinal asháninka” han propor-
cionado a este álbum ilustraciones 
e información de primera mano en 
base a sus vivencias y anécdotas.

Por lo tanto, este álbum contiene 
prácticas curativas vigentes en la 
Comunidad San Miguel. En ese 
sentido es también un producto co-
lectivo en el que la autoría personal 
y el trabajo colaborativo se unen en 
muchos de los resultados gráficos y 
narrativos.  

Victoria Arroyo de 
Samaniego, 65 años.

Participantes mostrando 
collage colectivo.

Alfredo Martínez Carrera 53 años, junto a su 
hijo Alfredo, 6 años de edad.

Jane Samaniego 
Sánchez, 14 años.

Alexandra 
Samaniego 

Campos, 
15 años.

Eusebio Samaniego Pérez, 
28 años.



    33    32

Victoria Arroyo haciendo un 
estudio de líneas en el taller 
de Carga Máxima.

Maik Sankash Morales.

Magdalena Samaniego 
Pérez 33 años, junto a su hija 
Maju, 5 años.

Eusebio Samaniego Pérez  posando 
junto a su xilografía tipográfica de ka 
ketra capitular de ayahuasca.

Impresión de matrices 
xilográficas en el taller de 
Luis Torres con la asistencia  
técnica de Ana Carrasco.

Ana María Caleb 
Yumanga, 43 años.



    35    34



ALBUM      DE  
PLANTAS   
MEDICINALES

    37    36

Compartir conocimiento ancestral

desde el aprendizaje familiar

BLOQUE II:

La información que se nos muestra a continuación ha sido construida colectivamente por miem-
bros de la Comunidad San Miguel Centro Marankiari. Los resultados gráficos, si bien tienen autores 

particulares, también corresponden a procesos comunitarios en donde la autoría particular no resul-
ta parte real del proceso; lo es, en cambio, la autoría comunitaria. Por otro lado, hemos dividido los 

resultados en grupos de trabajo que, a pesar de la diferencia generacional, han colaborado entre sí.



EL BOSQUE, 
LA FAMILIA 
Y LA SALUD

Cuando yo veo una planta, la con-
servo. Hasta hoy en día a mis nietos 
yo les digo: “esta planta consérvala, 
algún día te va a servir”, porque a mí 
la abuelita me ha enseñado a cui-
dar las cosas. Por ejemplo, la yuca. 
Nunca nos hace faltar mi esposo la 
yuca. Junto a la yuca están también 
creciendo otros árboles curativos. 

Ya no vamos a ver nuestras medici-
nas naturales que los ancestros nos 
han enseñado, porque yo veo en 
otras comunidades que he ido, ya 
no hay. Si les preguntas por qué, te 
responden “no me han hecho ver 

mis padres”. Con el paso del tiempo 
hemos talado grandes palos. Noso-
tros mismos talamos. 

Poco a poco van desapareciendo los 
sabios, las sabias. Por ejemplo, los 
tabaqueros. Ya no hay un tabaquero. 
¿Acaso vas a encontrar una hiladora? 
No hay. 

Mi suegra me ha enseñado las 
costumbres ancestrales. Gracias a 
ella he aprendido. Mi madre ha sido 
criada por norteamericanos, chi-
nos y japoneses2 en Pampa Michi. 
Ahí nací y crecí. Me casé y con mi 

esposo encontré lo mejor. Gracias 
a él, que conserva sus costumbres, 
yo tengo amor a la tierra. Él me 
enseñó que no hay que depredar y 
que nosotros estamos depredando 
todas las cosas buenas. 

Nunca me he enfermado de Co-
vid ni nada. Por eso a los jóvenes 
decimos: “no debes talar tal palo”. 
Me dicen: “¿por qué tanto adoras?”. 
Yo lo adoro porque sé que es bue-
no. He tenido diez hijos sanos. He 
aprendido a curar cuando tuve mis 
hijos porque casi no iba al doctor. 
Mi suegra me enseñó a usar el orín o 
plantas como el piripiri. A mí me ha 
enseñado mi suegra. Antes que se 
muera me dijo: “tienes que guardar-
lo todo para que puedas compartir 
con tus nietas, con tus hijas”. Ese 
conocimiento ahora lo tengo y lo 
comparto, yo tengo los conocimien-
tos de mi suegra. A ellas les enseño 
qué es bueno y qué es malo. Tam-
bién lo que se puede o lo que no se 
debe agarrar.

Hace poco mi hijo mayor se acci-
dentó una noche. Le curé y me dijo: 
“maravilloso todo lo que me das”. 
Me siento aliviada, alegre de haber 
curado a una persona. Yo presien-
to cuando alguien no está bien y 

me preocupo. Voy y le curo. Tengo 
una nieta y a ella he enseñado las 
curaciones, a sobar los huesitos con 
frotación de chacra. A todos los ta-

lleres que yo iba le llevaba. Ahora es 
una líder joven. Le enseño también 
la lengua materna como a todos mis 
hijos. Mis hijos también hablan el 
idioma, aun cuando algunos están 
lejos, incluso en el extranjero, como 
una de mis hijas. Aprendió a hablar 
francés, pero siempre que conver-
samos nos hablamos en idioma 
asháninka.

Yo sé que un día voy a dejar de vivir 
y que me van a recordar, como yo 
recuerdo a mi suegra en mi corazón. 
Muy alegre estoy de haber aprendi-
do esas cosas, de valorar la medicina, 
los árboles, las plantas. 
 

Victoria Arroyo 
de Samaniego3

 2. Victoria Arroyo de Samaniego hace referencia a la época de modernización de la Selva Central, cuando 
proyectos extranjeros se apropiaron del territorio asháninka y convirtieron a la población en trabajadores de 

proyectos como el de la Peruvian Corporation. A la zona llegaron también colonos japoneses. De muchas 
formas la lucha por el territorio ha sido una constante en los pueblos asháninkas, quienes, como el caso de 
la Comunidad San Miguel Centro Marankiari, han encontrado el modo de recuperar la tierra y ver crecer en 

ella a sus hijos libres y relacionarlos a los usos y costumbres asháninkas.

 3. Victoria Arroyo de Samaniego. Sabia y conoce-
dora de técnicas tradicionales de curación en la 
Comunidad San Miguel Centro Marankiari.

    39    38

 El resultado de los 
talleres da cuenta de un 
espíritu libre, expresivo, 
deseoso de aprender y 
experimentar.



    40

CAPÍTULO 1 

La sabiduría 
del bosque



    43    42

El bosque

Para la salud y para la 
vida la presencia de todos 
los seres vivos es impor-
tante, porque un bosque 
como en el que vivimos, 
sin aves, sin culebras, sin 
felinos no tendría vida, no 
podríamos vivir”. 

Ilustración de Ana Caleb, 42 
años. “El bosque: el jaguar, el 
loro, la Katagua y el girasol”.

Alexandra Samaniego

Ana Caleb



    45    44

La katagua
Tiene hojas muy jugosas. Estas se estrujan para aplicar 
el jugo sobre la piel. Para curar la uta, primero se lava la 
parte afectada con jabón y matico. El jugo de la katagua 
se echa alrededor de la uta.

La Katagua en xilografía (arriba)
y en técnica mixta (derecha. 



    47    46

El girasol 
y la culebra

El girasol y la culebra 
brindan aceites que curan 
de los golpes y los dolores. 
Del girasol se saca el aceite 
que es bueno para sobar el 
músculo cuando hay dolor.

De la culebra se puede 
obtener también grasa para 
aliviar los dolores producidos 
por un golpe. 

Xilografía de Ana Caleb 



    49    48

Kaniri o yuca
Nos ayuda a aliviar los sarpullidos. Se hace hervir y 

luego se sumerge a los niños en una tina.
Dibujo a lápiz 
(izquierda).

Xilografía 
(arriba).



    51    50

El jaguar 
y el loro

El jaguar es el animal más 
poderoso que existe. El loro 
es inspiración para muchas 
canciones sentimentales. Los 
animales son importantes 
para que la vida exista.

Xilografías de animales icónicos 
dentro de la cosmovisión asháninka.



    53    52

Ilustración de Victoria Arroyo. 
Mayunkuna.



4 La chipa de pescado es una forma de cocción al 
vapor en la que las carnes son envueltas en hojas de 
palillo u otro vegetal.

    55    54

Mayukua o palillo 
En las raíces le brotan una suerte de papas que son muy 
buenas para curar alergias. Estas se dejan secar y muelen, 
tanto como medicamento como para hacer la comida. El 
palillo es útil también para la cocina. Sus hojas son muy 
aromáticas y sirven para chipar pescado4. 



    57    56

kepishiere

Cura la fiebre, la diabetes 
y también la diarrea en los 
niños. Hervido es un buen 
remedio para las alergias y 
varios otros males.

Ilustración  del kepishiere 
por  Victoria Arroyo. 



    59    58

Silco El piripiri
Hervido en infusión es muy efectivo 

para curar la fiebre.
Se usa para bañar a los bebés durante los primeros días de 
nacidos, para que no sean mañosos. Cuando tienes sustos 

también las plantas te regresan el espíritu. 



    61    60

CAPÍTULO 2

El cuidado 
de la familia



    63    62

Ojé
Desde niños las mayores 
afecciones que tenemos dentro 
de la comunidad son el dolor de 
estómago, el dolor de diente y 
los parásitos. El ojé es una planta 
medicinal que se utiliza como 
purgante. Y así mismo se aplica en 
la dentadura. Cuando uno está con 
dolor de diente coloca unas gotas 
en algodón sobre el diente como 
calmante para el dolor. El ojé se 
usa también como purgante, 
tomándolo en las mañanitas, en 
ayunas y al sol.

Ojé por Zoila Samaniego. 
Técnica mixta (izquierda), 
xilografía (derecha). 



    65    64

Sábila

Sangre de drago

La pulpa de la sábila es un buen hidratante para el cabello. 
Se usa también para desinfectar heridas. Además, ingerir la 
pulpa cura la gastritis.

La medicina de esta planta 
se obtiene haciendo cortes 
sobre la corteza de este árbol. 
Esta derrama una lágrima de 
color rojo oscuro que se coloca 
directamente sobre las heridas. 
El cuerpo reacciona y emite un 
líquido amarillo que indica que 
la herida se está quemando y 
que va a cicatrizar.



    67    66

Ilustración de 
Marisaro y otras 
plantas del bosque 
por Magdalena 
Samaniego.



    69    68

Chupasangre Marisaro o nudo nudo
Es una planta muy curativa. En la zona del cuer-
po donde hay dolor por algún golpe se coloca 

como emplasto con las hojas calientes o encima 
de la herida. Absorbe los coágulos de sangre.

Esta enredadera se usa para curar fracturas. La corteza se chanca hasta formar 
un emplasto que se coloca sobre la fractura. La textura del marisaro es gelatino-
sa. Tiene el poder de soldar los huesos y desinflamar las heridas. El tratamiento 
por fracturas se debe complementar con las hojas de chupasangre. El marisario 

también protege el estómago al beberlo como agua de tiempo.



    71    70

El humiro o Kompiroshi
Planta muy poderosa que cura la 
diabetes, la hepatitis y el paludismo.
El humiro tiene un fruto comestible. 
Cura la diabetes cuando se consume 
muy temprano por la mañana.



    73    72

Matico
Previene enfermedades 
inflamatorias e infecciones 
respiratorias. En las chacras es 
muy frecuente sufrir cortaduras 
de machete y el matico sirve 
para curar esas heridas. Las hojas 
se calientan y cuando están 
secas se muelen hasta obtener 
un polvo que se esparce sobre 
la herida. Es muy efectivo y 
cierra muy rápido las heridas. Es 
también efectivo para curar los 
dientes. En este caso se obtiene 
una resina de la raíz que se saca 
con un algodón. Se pone donde 
está hueco el diente y ya no 
duele más.



    75    74

Guayaba
La hoja de guayaba me 
curó en dos días de la 
infección estomacal. 
Tienes que tomarla 
al principio de la 
infección. También 
puedes tomarlo como 
prevención luego de 
haber ingerido comida 
pesada.

Ilustración de la 
guayaba por Alfredo 
Martínez 



    76

CAPÍTULO 3

Jóvenes que 
cultivan saberes



    79    78

El sheripiari o tabaquero
El sheripiari es el chamán que, 
gracias a los poderes del pa-
dre Sol, se convierte en jaguar 
al fumar tabaco. El sheripiari 
tiene el poder de absorber las 
enfermedades del cuerpo de 
las personas. Cuando se puede 
convertir en jaguar significa que 
ha desarrollado los mayores 
conocimientos.

Sheripiari, xilografía 
de Leydi Samaniego



    81    80

Mapibenki Tsikana
Es un poderoso desinflamante 
para la garganta, el estómago y 
también es bueno para vapori-
zaciones.

Es un ají selvático. Sus hojas 
se usan para aliviar el dolor de 
cabeza. Se debe echar en el ojo 
el jugo de la hoja exprimida.



    83    82

Moytontsipari
El moytontsipari se consume 
para eliminar parásitos  y se 
utiliza el fruto que la planta 
tiene en las raíces. Ese fruto se 
lava, ralla y cuela para luego 
beber el jugo. 

Cuando tuve que participar en 
el “Día del logro” mostré lo que 
aprendí de mi madre y mi abue-
la sobre los usos del Moytontsi-
pari. Mi mamá cura, pero la que 
más sabe es mi abuela. Todo lo 
aprendí mirando”.

“Moytontsipari”. 
Ilustración 
de Alexandra 
Samaniego (15)

Alexandra Samaniego



    85    84

Eucalipto

El eucalipto sana la tos. En 
casa curan mi mamá, mi 
abuela y mi abuelo”.

“Eucalipto cura la 
tos”. Ilustración de 
Maik Sankash (12)

Maik Sankash



    87    86

Curación. Ilustración de 
Jane Samaniego (14)



    89    88

Ibenki
Es una planta que se tritura y se 
coloca sobre los golpes. 

Cuando era niña 
y hacía travesuras 
siempre me curaban 
con eso”.
Jane Samaniego



    91    90

El ayahuasca 
y la música

En la curación con ayahuasca el sonido 
engloba todo. Son puertas que te hablan, 
de los animales, por ejemplo. La música me 
lleva de acuerdo a su ritmo. Por ejemplo, la 
música triste te lleva a eventos tristes. Junto 
a la cura con ayahuasca la música está 
siempre presente. 

Aunque ya no se usa acá, me hace recordar 
al intercambio con los asháninkas del Brasil. 
Ellos han partido de acá, del Perené. El 
ayahuasca es un recuerdo de la convivencia 
entre pueblos asháninkas.   

Los colores son sólo una referencia porque 
lo que se ve en visiones es algo que no se 
puede describir. La música es la conducción: 
con una música lenta podrías ver a la 
culebra moviéndose lento; con otra música 
fuerte puedes ver a toda tu familia”.

Eusebio Samaniego



    93    92

Cura con ayahuasca, ilustración de 
Eusebio Samaniego (28)



    95    94

Sheri o tabaco5

5. Esta ilustración fue hecha por Bruno Morales Caleb, de 16 años. 
Él junto a varios otros niños y niñas dieron un poco de su tiempo y 
colaboraron con ilustraciones para este proyecto. 

Si se estruja sirve para curar 
el ardor de los ojos. También 
puede fumarse.

Bruno Morales Caleb



    97    96



    99    98

AGRADECIMIENTOS 
Y CONSIDERACIONES 
FINALES

Este libro busca que las institucio-
nes y personas en general que se 
han vinculado a la Comunidad San 
Miguel y a sus propósitos artísticos y 
de preservación de conocimientos 
comunitarios a partir del proyecto 
“Gráfica para el rescate de sabiduría 
medicinal asháninka” sigan en coor-
dinación. Esto en busca de hacer 
cada vez más visibles los aportes 
de los conocimientos selváticos al 
desarrollo de una sociedad respe-
tuosa con el medio ambiente y con 
los territorios de las comunidades 
amazónicas.

El desarrollo del proyecto y el libro 
resultante han sido posibles gracias 
a la activa colaboración y apoyo de 
los miembros de la Comunidad Na-
tiva San Miguel Centro Marankiari, la 
familia Samaniego, la profesora Zoila 
Samaniego —principal coordinadora 
de las actividades al interior de la 
Comunidad—, Eusebio Samaniego 

—nexo importante con la Municipa-
lidad Provincial de Chanchamayo—, 
y la Oficina de Comunidades Nativas 
que facilitaron el transporte y difu-
sión del proyecto en la localidad. 

Ha sido vital contar con el compro-
miso de los profesores: Juan Carlos 
Yáñez, a través del taller de acuare-
las; Harry Chávez, a cargo del taller 
de collage; Carga Máxima, a cargo 
del taller de letreros; y Luis Torres, a 
cargo del taller de xilografía, quienes 
adaptaron el curso de su enseñanza 
al diálogo intercultural para privi-
legiar las necesidades y propósitos 
creativos de los miembros de la 
comunidad. La mediación de Marlly 
Rojas en la comunidad nos aseguró 
un acompañamiento activo para 
atender dudas, requerimientos y ne-
cesidades de los y las participantes.

Estos talleres se realizaron en el con-
texto de la pandemia mundial que 
nos ha confinado a la inmovilidad. 

La organización de las mujeres de la 
comunidad ha sido vital para procu-
rar contar con las medidas necesa-
rias, entre ellas el aprovisionamiento 
de agua, jabón, mascarillas, y cuidar 
el orden al interior del grupo. 

El compromiso de los y las partici-
pantes en cada aspecto de estos 
encuentros aseguró el feliz logro 
de los objetivos. Esta recopilación 
de plantas da a conocer los cuida-
dos continuos que la comunidad 
practica y que traslada hacia nuevos 
públicos a través de este libro. 

Ana Cecilia Carrasco



    101    100

Pokor ir ontsi
 

Aretapaka pokori, pokoriro
Aretapaka pokori, pokoriro
 
Jariya, jaeriyakiya jaiya
Jariya, jaeriyakiya,jariya
Jaeriyakiya.
Aretapaka pokori, pokoriro
Aretapaka pokori, pokoriro
 
Jariya, jaeriyakiya jaiya
Jariya, jaeriyakiya, jariya
Jaeriyakiya.

DANZA DEL CARNAVAL ASHÁNINKA

Esta es una danza costumbrista que se 
baila todos los años en el mes febrero 
durante carnavales, en la que se hace uso 
de semillas y frutos silvestres. Mujeres y 
hombres, adultos y niños, bailan alegres 
en esta festividad. Al danzar juegan con el 
pintado de la cara con los frutos silvestres 
—como el huito y el iromishoki que son 
pinturas faciales.

Zoila Samaniego



    103    102

IBASHIRETA OPEMPE
CANTO TRISTE TUCÁN
 
Esta  es una canción alusiva al canto del tu-
cán que hace referencia a que está muy triste 
porque hay mucha depredación del bosque, 
contaminación y ya no tiene alimentos. Se dice 
también que el tucán hace referencia a las 
penas amorosas.

Opempe
Ibashiretanaka opempe
Ibashiretanaka opempe
Opempe, opempe, opempe, opempee...
 
Ibashiretanaka opempe
Ibashiretanaka opempe
Opempe, opempe, opempe, opempee...
 
Ibashiretakotarora
ibaninkare opempe
Opempe, opempe, opempe, opempee...



Veria ipissimpe vid ut que esequidunt, a 
acea is con nonectotatem inimpor eribus de 
veratur mi, qui is endam ad magnati ducia 

qui untotaquoste omnimi, offic to quoditem 
aditat vellit, sincill aborporum quis core vo-

lupti orestrum atur, sitatio voluptae plitesedi 
commolu ptatinctaqui dis magnatur rerit 

rectis sime a exerion




